## 台江洪氾祭典拜溪墘之研究:以曾文溪流域為例

戴文锋 1,2, 楊家祈 1

<sup>1</sup>國立臺南大學臺灣研究所;<sup>2</sup>通訊作者 E-mail:wenfeng@mail.nutn.edu.tw

[摘要] 拜溪墘祭典的產生,為河川不斷改道危及沿岸聚落而產生的祭典,希望藉由祭典的舉行而不要有水患。台江國家公園內最重要的河川—曾文溪,便是不斷改道產生洪水,沿岸聚落為自保而產生拜溪墘之祭典。本文為 2015 年台江流域洪氾之信仰調查及歷史考據的成果展現。藉由詳實的田野調查來記錄下曾文溪流域的拜溪墘祭典—東溪洲祭溪、中港仔拜溪王、溪埔寮拜溪神、公親寮拜溪墘等四個祭典案例,以彰顯台江國家公園所擁有的獨特文化資產。

**關鍵字:**拜溪墘、曾文溪、洪氾、台江國家公園

# A Study on Pái-khe-kînn, a worship ceremony, at Zhenwen River Watershed in Taijian National Park, Taiwan

Wen-Feng Dai<sup>1, 2</sup> and Jia-Chi Yang<sup>1</sup>

<sup>1</sup>Graduate Institute of Taiwan Culture, Natonal University of Tainan; <sup>2</sup>Corresponding author E-mail:wenfeng@mail.nutn.edu.tw

**ABSTRACT** This paper is a part of the floods worship research and historical study project launched by the Taijiang National Park Administrative Office in 2014. The course of Zengwen River, an important river in Taijiang National Park, has often changed throughout history. From the frequent occurrence of floods and river diversions arose a worship ceremony called  $P \hat{a} i - khe - k \hat{n} n$ , which now represents a cultural heritage in the Park. Through field investigation, we have recorded four events and they are described in this paper: Tang-khe-tsiu  $ts\hat{e}-khe$ , Tiong-káng-a  $p\hat{a}i-khe-onng$ , Khe-poo-liâu  $p\hat{a}i-khe-s\hat{n}n$  and Kong-tshin-liâu  $p\hat{a}i-khe-k\hat{n}n$ .

Keywords: Pài-khe-kînn, Zengwen River, flood, Taijiang National Park

## 前言

#### 一、緣起

本研究成果為 2015 年依據台江國家公園 管理處的「台江地區人文資產的保存與活化利 用—台江流域洪氾之信仰調查及歷史考據」之 委託計畫。針對台江範圍及周邊內與本計畫相 關之洪氾信仰文化資產,進行歷史沿革考證、 相關文獻蒐集、信仰形式特色及活動現況調查 等工作,用以建立台江及其周緣地區重要之地 方發展佐證與資料,並為這些民間信仰發展與 活動留下紀錄。在本文展示與台江地區息息相 關的曾文溪流域之調查個案成果。

## 二、名詞解釋

因溪水氾洪而產生的「拜溪墘」祭儀活動 與信仰行為,根據本研究調查,臺灣從北到 南,都可見到。蘭陽平原蘭陽溪下游稱為「拜 駁」、「拜溪頭」等;大安溪、大甲溪的沖積扇 平原上,稱為「拜溪頭」與「作水醮」。受濁 水溪影響的彰化平原地區,稱呼方式十分多 元,有「拜溪王」、「拜溪墘」、「普溪墘」、「作 水醮」、「拜水府千歲」、「拜石敢當」等。受高 屏溪影響的屏東平原地區則有河洛聚落的「作 水醮,與客家聚落右堆地區的「祭河江」「祭 河神」。本研究核心地區-臺南,於急水溪流域 稱做「拜溪墘」、「拜溪仔墘」、「拜溪神」或「拜 溪仔墘公」。曾文溪流域則稱「拜溪墘」、「拜 溪神、「拜溪王」等。在鹽水溪流域,另有不 同稱謂一「拜溪王爺」、「拜溪王爺公」,此為 永康廣興宮信仰圈民眾的稱法。以上都是沒有 起建專祠、沒有供俸神像的祭典儀式,而且是 面對著溪流而祭拜,或在聚落公廟廣場前祭 祀。而最特殊的是歸仁八甲地區則發展出雕刻 「溪神」金身,稱為「溪洲王爺」,供奉於鎮 殿神龕中, 與主祀神池府千歲並列; 是臺灣氾 洪祭祀中唯一供奉有神像者。

另外,有一類與水相關之祭典,如新化虎頭埤壩頂每年六月會不定期舉辦「圳頭祭」習俗,起因於1950年代左右,某年因雨水欠乏,農業社會水源灌溉充沛與否,會影響收成,地方仕紳於倡議設壇乞雨,以祈求風調雨順,農作豐收,果獲甘霖。後來則改由嘉南農田水利會帶領地方人士以豐盛的祭品祭拜圳頭,感謝神明保佑,延傳至今。桃園市新屋區社子溪「三七圳」八本簿(八庄)祭典,起因於乾隆 60年(1795)曾坤茂等人開鑿水圳,於大溪溝(今社子溪)南岸莊田七百餘甲、北岸莊田三百餘甲,於是社子溪流域兩岸的客家聚落,每年透過八庄輪流祭祀三界爺與開圳者曾坤茂(三界爺香爐、曾坤茂公香爐一起輪值於爐主家)的祭祀活動,來感念祭拜開圳者。

七股後港西拜水路,起因於昭和 15 年 (1940),後港西保正杜五音的女兒杜阿滿,某晚往「暗學仔」途中,忽然昏倒在地,不省人事;其父杜五音束手無策,乃向唐安宮諸神求救,祀神之一的騰風元帥降乩神示,此乃大水路的「好兄弟仔」捉弄所致,依神示約定於每

年的農曆 8 月 29 日下午 3 點,齊聚於唐安宮舊廟西側的大排岸邊,舉行「拜水路」,祭祀水路孤魂野鬼,相沿成習。但 2001 年舉行過後,時任村長黃福得認為時過境遷,歷代表達的心境已達,拜水路的習俗就此廢止。其實,過去臺灣民間也有以「拜水路,斬皮蛇」的信俗,就是在傍晚太陽快下山的時候,請罹患皮蛇的患者,到住家附近水溝的源頭,持香跪著祭拜,並唸誦:「水路公,水路婆,今仔日拜,明仔在沒。」

以上無論是為了祈雨而產生的拜圳頭信俗,或是為了感念開圳者而產生的輪值祭祀活動,或是為了祭祀水路孤魂野鬼而產生的拜水路等祭俗信仰活動,因其祭典產生的起源、信仰本質與祭拜溪墘這一類祭典信仰性質完全不同,故將其排除而不在本研究範圍內;而這一類因洪水而起之祭典,在本研究中探討之時,統一稱為「拜溪墘」。另外因溪流氾濫而以辟邪物來鎮壓祭祀,數量頗多,也是本研究的探討重點,但若是用來鎮壓大排水溝或灌溉埤圳的辟邪物,也不列入本研究範圍,如七股公地尾的七星榕、西港大塭寮的二王榕、什二個寶塔都是排水溝的祭煞鎮壓物。

臺南地區對於「拜溪墘」一類祭典的稱法,緊扣著「溪」一詞,突顯出與溪流水患的緊密關聯性,及對於祭典稱呼的一致性。以曾文溪流域為例,有東溪洲祭溪、中港仔拜溪王、溪埔寮拜溪神、公親寮拜溪墘等。而曾文溪流域擁有在其他地區尚無發現因水患而舉辦的集體還願祭典「退洪謝神還願類型」;且此流域鎮水用之「水患辟邪物」類型之多樣也是其他地區所不及。「退洪謝神還願類型」與「設置水患辟邪物」以上二類礙於學報篇幅,故不在本文展示調查成果,詳細可參照本研究計畫報告書。

## 材料與方法

本研究之方法有文獻調查、田野調查及訪談調查等三部分所構成。藉由這三部分的調查

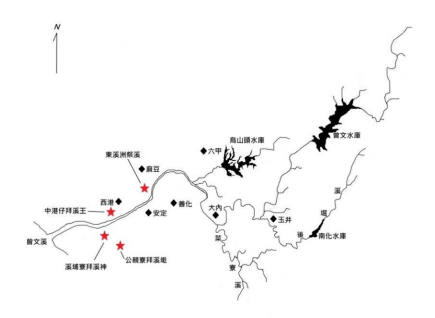


圖 1. 曾文溪拜溪墘祭典分佈圖

結果,來建構「拜溪墘」祭典的來由與樣貌。

- 一、文獻調查:透過歷史文獻、歷史地圖、地 方志書、學術論文、報紙及廟誌來堆積、考證 在水患之下的各聚落歷史。其他宗教研究書籍 則是可以協助解析祭典內涵。
- 二、田野調查:透過實地的田野調查將祭典過程完整記錄下來,以了解各地拜溪墘祭典的內涵與差異。
- 三、訪談調查:深入訪談各聚落內的耆老、廟 務人員等相關人員,來作為對於拜溪墘祭典過 去祭典樣貌蒐集。

## 結果

經由各方調查之下,於曾文溪流域一共採集到4例拜溪墘之祭典案例(圖1),仍持續舉辦的有3例,已停擺1例;分佈區域為曾文溪中、下游,反映過去易改道的區域。祭典日期可分成3類,農曆7月底、端午節前及神明選定日。

#### 一、麻豆區東溪洲祭溪

#### 1、聚落簡史

東溪洲聚落名以位於曾文溪畔溪埔沙洲之地,及謝厝寮之東而得名,行政區屬謝安里。東溪洲主要以陳姓開墾之庄,當地信仰中心為主祀普庵祖師的「普何宮」,聚落地標為庄廟普何宮前的碩大榕樹。清朝道光年間曾文溪改道,將東溪洲庄一分為二<sup>1</sup>,部分庄民遷往曾文溪對岸崁頭庄(善化區)定居,仍以普庵祖師為主神,建「普安宮」,該聚落暫未調查到類似祭典。而未遷移的庄民則留在東溪洲繁衍至今,後增祀玉皇上帝、何仙姑及池府王爺。從〈臺灣堡圖〉(1898-1904)及〈二萬五千分一地形圖〉(1921-1928)兩張日治時期的地圖都可以看得出東溪洲是沿著堤防的聚落,曾文溪則在聚落東側不斷改道,威脅沿岸聚落。

#### 2、祭典源由

東溪洲老一輩居民稱祭典為「祭溪」,因 曾文溪不斷改道,威脅東溪洲庄,庄民向庄神 普庵祖師許願,願溪流遠去不危害村庄,開始 每年農曆 7 月舉行「祭溪」祭典<sup>2</sup>。據東溪洲 耆老所述,「祭溪」祭典已中斷超過 20 餘年以 上,因後來堤防穩固、祭典不穩定、人口外移



圖 2. 東溪洲祭溪過去地點



圖 3.2015年中港仔拜溪王;祭典設置於堤防上,面向曾文溪

# 等因素而逐漸失傳。

## 3、祭典流程與祭品

祭典時間於農曆 7 月間舉行,日子由庄神 所指定,故不定期,地點為庄廟前大樹下(圖 2),用稻草「搭廠」;祭品的準備需要「殺豬 宰羊」,另外還有粿品、粽、三牲、菜碗等<sup>3</sup>。

## 二、西港區中港仔拜溪王

## 1、聚落簡史

中港仔聚落位於西港區南海里內,庄名因位於南海埔與蚵殼港之間得名。明治 44 年 (1911)暴風雨,曾文溪改道,蚵殼港、舊大塭寮毀庄,中港仔亦遭受洪水襲擊而半毀,其中黃、鄭、謝、曾、方、王、陳、楊等 8 姓 18 戶遷入新市區移民寮仔(永就里)、大洲(大洲里)、移民寮仔及高雄市楠梓區車頭寮仔(惠民

里)等三處<sup>4</sup>,比較〈臺灣堡圖〉(1898-1904)與〈二萬五千分一地形圖〉(1921-1928)兩張地圖,可以見到聚落的縮減。其中以移民寮仔與中港仔關係最密切,移民寮庄廟榮安宮所祀之神,也從中港仔庄廟廣興宮分靈,為三王二佛<sup>5</sup>系統之神明,其中梁王更是開基神明;現今在西港仔刈香時,中港仔與移民寮合出神轎與合組宋江陣,可見二庄之淵源,並與其他三王二佛之廟宇(七股區樹仔腳寶安宮、七股區竹橋七十二份慶善宮、佳里區塭仔內蚶寮永昌宮、佳里區埔頂通興宮、安南區溪南寮興安宮)共同擔任西港仔刈香千歲爺的駕前副帥。

#### 2、祭典源由

明治 44 年的洪患造成中港仔人庄不安、 半庄的人移出之外,也藉由神力來安頓人心, 洪患之後依普庵祖師指示舉行祭溪法事,並於 庄東(溪流崩落之處)植下七星榕,及於每年農曆5月2日舉辦「拜溪王」<sup>6</sup>(圖 3)。關於何謂「溪王」?中港仔人曾經請示神明,獲神示說「溪王」為「周府千歲」。這樣的行為透露出當地人對於獻祭對象的不明確。

## 3、祭典流程與祭品

中港仔拜溪王於農曆 5 月 2 日 15:00-15:30 之間會開始進行祭典7,約2小時祭拜完成, 每次祭拜都由廟方人員、里長帶領庄民一起。 祭拜地點過去是在廟前堤防並下到河床上,後 因過於麻煩移到堤防上(現今位置)祭拜,而若 下雨天則移至庄廟廣興宮內祭拜(圖 4)。祭品 方面可分成兩大類,一是以廟方與值年爐主所 備的主祭桌(圖 5),第二類便是庄民自備的祭 品(圖 6),直接放置於堤防岸上。庄民自備的 祭品主要以三牲、水果、粽子、餅乾、飲料、 罐頭、白米、便菜等。主祭桌則是以拜天公的 方式來操辦,可以分成廟方與值年爐主所備二 類,廟方備天公座、水果、素五牲、鹼粽、糖 塔、糖盞、麵線、發粿、甜粿、牽仔粿、壽桃、 糕仔、菜碗(六齋)、山珍海味(鹽、薑、豆、糖)、 麻粩、五果、糖果、餅乾、酒、茶、花、燭台、 甘蔗(連根帶葉)、篙錢、壽金、尺金、九金及 祭文等;另外五牲、米飯、飲料、四果為爐主 準備。

## 三、西港區溪埔寮拜溪神

#### 1、聚落簡史

西港區溪埔寮聚落前身是「蚵(蠔)殼港」, 也稱「蚵仔港」。在同治年間的《臺灣府輿圖 纂要》中便記錄曾文溪從此庄入海。蚵殼港聚 落歷史久遠,當時分成五角頭,四角頭於蚵殼 港本庄,另一角頭為「公塭仔」,為西港仔刈 香共組蜈蚣陣,自西港仔香「八份姑媽宮請水 時期」24 庄(1784-1820),蚵殼港已是一員。 蚵殼港聚落原本位置現為曾文溪河道,民國 92 年(2003)在地方文史工作者、耆老及中研院 南科考古隊協助之下進行蚵殼港祖廟挖掘計 畫,挖出龍柱、媽祖石香爐、磚牆等出土文物, 其中龍柱上刻有「澎湖水師副總兵詹功顯題 字 | 字樣<sup>8</sup>;媽祖香爐上刻有「清同治乙丑年、 蚵殼港弟子叩 | 字句, 可以知道此聚落歷史悠 久。進入日治時期後,於明治31年(1898)出版 的《臺灣事情一班》之調查,此時蚵殼港聚落 人口 501 人, 明治 34 年(1901)臺南三郊亦在設 渡,為西港一帶中型聚落,有地理之優勢。明 治44年(1911) 漕逢暴風雨,曾文溪改道, 蚵殼 港、舊大塭寮毀庄9,而鄰近的中港仔(西港區) 亦半段,居民四散避居各地,搬遷至鄰折村 莊。部分居民遷入大塭寮、中港仔、東港仔、 新港(以上位於西港區)、公塭仔10、公親寮11、 十二佃(以上位於安南區)、竹仔港(七股 區)、大港寮(北區)、新吉(安南區佃西里)、 大寮12(中西區仙草里)。之後數年13 庄民才開始 於曾文溪南岸溪埔地集結重新成庄, 既現今的 溪埔寮。庄廟也重新建立,於民國 67 年(1978) 完工,取名「安溪宮」,意指安定地方、免於 溪洪災害;光復後,行政村名命名也有洪水遷 移之遺留,取「新恢復的聚落」,名「新復村」, 2010年縣市合併後改新復里。

#### 2、祭典源由

於曾文溪畔之南重新集結成庄的溪埔寮,後因曾文溪洪水又曾數次危及村落,恐有沖毀土堤之虞;庄民向眾神許願,若村庄人丁均安,願每年農曆7月底向「溪神」祭拜,祭典庄民稱為「拜溪神」或「拜溪洲府」,此俗流傳至今,年年不斷(圖7)。另外,相傳當時向眾神祈求護庄祐民,因此在祭典中可見臺南大天后宮媽祖祈求護庄祐民,因此在祭典中可見臺南大天后媽祖令牌一同坐鎮。而拜溪神此習俗的產生應也是於1926年之後曾文溪仍有小幅度改道威脅所逐漸形成。聚落重新建庄後,分別於庄北、庄南各植二棵榕樹來祭水。水患不斷侵擾之下,不僅印證了溪埔寮的聚落遷移史,居民祭拜溪神和植樹來祭溪的行為,也成為當地特殊的民間信仰。

#### 3、祭典流程與祭品

溪埔寮的「拜溪神」祭拜日為每年農曆七 月底,庄民中午之前會先「拜門口」,之後約 莫 12:30 到 13:00 開始挑著祭拜供品到庄北往

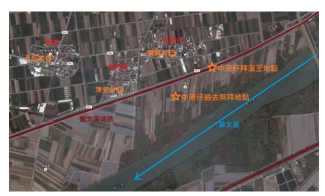


圖 4. 中港仔拜溪王地點



圖 5.2015年中港仔拜溪王;由爐主所準備之祭品



圖 6.2015年中港仔拜溪王;民眾自備祭品直接置於堤防之上



圖 7.2013 年溪埔寮拜溪神



圖 8. 溪埔寮拜溪神地點



圖 9.2014 年溪埔寮拜溪神坐鎮神明;由左至右為臺南大天后媽祖令牌、西港仔代天巡狩令牌、 楊府太師、三太子(大太子)



圖 10.2013 年溪埔寮拜溪神;祭典中的麵豬、麵羊、麵雞

曾文溪堤防大路(圖 8)旁集合擺好供品(庄廟 安溪宮會先搭好棚架和桌子),廟方請來庄廟 神明及西港仔代天巡狩(大、二、三千歲)令牌 及臺南大天后媽祖令牌等神祇至祭拜現場坐 鎮,以求祭典順利。每年至祭典現場坐鎮之神明,會因為溪埔寮與公塭仔之間神明的輪值而有不同。以一個月為輪祀週期有大媽祖、二媽祖、三媽祖、四媽祖、大太子、二太子、楊府

太師、溫府千歲等八尊神像,而臺南大天后媽 祖令牌輪祀則是以一年為周期14(圖 9)。神明 輪祀現象可以看得出,溪埔寮與公塭仔兩庄仍 藉由神明連繫著過去的歷史關係。於下午 13:30 時點香,由爐主、廟方委員與庄民一起 團拜,朝北向曾文溪而拜。三落香之後,約到 下午 16:00 擲筊詢問「溪神」是否滿意今年的 祭拜。允筊後, 化金銀紙、鳴炮, 居民收拾供 品,整個祭拜結束。民眾準備的供品方面和一 般普渡十分類似,也是三牲、水果、餅乾、罐 頭、米等,燒香拜拜後民眾將香插於供品上。 祭品上較為特殊為有麵豬、麵羊,據地方人士 說明過去也都是用全豬、全羊來祭拜,但因庄 小人丁稀少,難以每年負擔全豬、全羊,便請 大太子與「溪洲府」交涉,改成現今所看到的 麵豬、麵羊15(圖 10)。

## 四、安南區公親寮拜溪墘

#### 1、聚落簡史

公親寮屬安南區公親里;於嘉慶年間浮 陸,是曾文溪下游最早浮陸和拓墾的地區之 一。嘉慶年間府城石、吳、韓、陳向官府請墾, 後因曾文溪泛洪沖毀,鹿耳門淤塞,墾拓一時 中斷。直到道光7年(1827),石、吳、韓、陳 再合資組成墾號「金協利」入墾,範圍約在公 親寮、蘆竹崙之間一帶,此時移民主要來自臺 南北門區蚵寮及學甲中州王姓與佳里區佳里 興李姓、黃姓。聚落名稱由來與拓墾有關,該 庄鄰近曾文溪,有許多溪埔地等新墾地,因 黄、郭兩姓時常因開墾地界不清而有糾紛,由 該庄賢人出面調節,而得聚落名,也獲贈數甲 土地。因位於曾文溪畔,隨著溪流改道,水患 一直是公親寮一帶的天然災害威脅。公親寮為 西港香科 72 庄之一,組天子門牛陣參與 4 天 刈香繞境, 庄廟為清水寺, 主祀清水祖師, 由 來有二說,一為自六甲赤山龍湖巖分靈,二為 早期庄民至善化六分寮一帶農忙,從六分寮大 德禪寺迎請而來<sup>16</sup>。公親寮拜溪墘極具地方知 名度,除社區大學、新聞媒體曾披露介紹外, 近年也以祭典之名舉辦「拜溪墘音樂會」,同 時祭典亦吸引許多地方官員、候選人參與祭 拜。

#### 2、祭典源由

清同治 10 年(1871)暴風雨,曾文溪氾濫沖毀古鹿耳門天后宮,根據田調結果,據傳此時洪水亦危及公親寮,時任的執事和耆老向蒼天許願,祈求免於洪水侵犯<sup>17</sup>,早期只有廟方和少數民眾進行相關祭祀行為<sup>18</sup>;之後皆因暴風雨河道不停擺盪改道泛洪,並危及公親寮和附近村莊,作大水、崩岸、遷庄、滅庄,成為這區塊地區人民的生活記憶之一,祭典也就此逐漸確定下來。

進入日治時期後,明治37年(1904)山洪爆 發,溪道更改從七股區三股仔及鹿耳門入海 (今三股溪與鹿耳門溪),下游十份塭庄被沖毀 遷村,公親寮變位於為溪南;從1904年〈臺 灣堡圖〉來看,此時的曾文溪道十分靠近公親 寮,威脅著村落。明治44年(1911)暴風雨,曾 文溪改道沖毀蚵殼港、十份塭,漸離公親寮遠 去;而蚵殼港黃、葉、李、許等姓在此時遷入 公親寮。昭和 2 年(1927)依庄神清水祖師指 示,於曾文溪舊河道沿岸植榕來鎮溪。昭和3 年(1928)曾文溪決堤,沖毀溪南寮仔,迫使南 遷。到了昭和 4 年(1929)全體庄民利用拜天公 時再次許願,若溪水不再威脅公親寮,就於每 年農曆7月底各戶準備菜飯、牲禮、金銀紙來 答謝「溪神」,祈闔庄平順。隔年全庄開始於 庄北曾文溪舊河道,當地人稱「溪仔底」(公 學路一段 230 巷與 124 巷交叉口一帶)之地(圖 11)舉行拜溪墘進行還願,年復一年(圖 12、圖 13)。昭和6年(1931)清水祖師再次指示,於曾 文溪舊河道安置北劍獅、南象兩座辟邪物來保 庄鎮水;而到了民國76年(1987)庄廟清水寺重 建完成之後,乃在枯槁神榕舊址重立一對交叉 直立七星劍座19,而後七星劍因老舊於103年 (2014)2 月 5 日正月初六依神旨重新安了七星 劍20;形成了有辟邪物、拜溪墘、退洪還願等 十分多樣的水患信仰。

## 3、祭典流程與祭品

在每年農曆7月底當天,公親寮庄民挨家



圖 11. 公親寮拜溪墘地點



圖 12.2013 年公親寮拜溪墘



圖 13.2013 年公親寮拜溪墘

挨戶於中午之前會先「拜門口」,之後約13:00 到13:30 開始陸陸續續挑著祭拜供品到拜溪墘 地點「溪仔底」集合擺好供品(庄廟清水寺會 先搭好棚架和桌子),並恭請庄神清水祖師、 南海佛祖<sup>21</sup>到祭拜現場坐鎮。原始祭拜位置在 公親寮西北方舊河道內,也就是原本的「溪仔 底」之地點,後來由於十幾年前馬路拓寬、原 始祭拜地點狹窄等原因而遷移到現址,即公學 路一段124 巷過舊河道(曾文溪排水線)前方。 祭拜方向朝西北向曾文溪。約下午 2 時點香,由爐主、廟方董事、里長與庄民一起團拜。酒過三巡之後,約莫 15:30 時,擲筊詢問溪神是 否滿意今年的祭拜。允筊後,燒金銀紙、鳴炮,居民收拾供品,祭拜完成。由耆老王水來表示,早期都是挑著籃仔和籔仔到「溪仔底」,將籃仔、籔仔直接放在地上來祭拜,並無舖設桌子;桌子是近年經濟好轉,為乾淨方便才設置的。供品方面,特殊的有祭神用的發糕、紅

圓、紅龜(廟方準備),其他供品有三牲、水果、 餅乾、罐頭、米等。民眾準備的大多為三牲、 水果、餅乾、罐頭、米、蕹菜等,燒香拜拜後 民眾也將香插於供品上,如同普渡一般。

## 討論

從曾文溪的個案來看,拜溪墘與一般的神 明祭祀過程並無太大差別,不過祭典仍有各個 面向需要分析。

#### 一、祭典稱謂

在研究上為稱呼方便,把散佈在臺灣河流 下游沿岸因水患而起的祭典,統稱為「拜溪 墘」,但回到田野現場便知道對於這一個祭典 稱謂的多樣性與地方性,就曾文溪流域而言, 稱謂上也不盡相同(祭溪、拜溪王、拜溪墘、 拜溪神等),不如我們對於一般神明或祭典有 一個共通、正式的稱謂,稱謂的不一致凸顯出 了各地人們對於祭典的心態是有一種親疏之 咸。

#### 二、祭典時間

從曾文溪的田野資料來看可分成端午節 (農曆 5/5)前、農曆 7 月等二類祭典時間點。曾 文溪流域聚落東溪洲(麻豆區)、溪埔寮(西港 區)、公親寮(安南區)的祭典時間就選在農曆 7 月,在研究上是要特別去弄清楚,因時間點的 特殊,容易與一般鬼月普度搞混。其含意可能 在祈求洪水遠去之時,也帶有普度水邊孤魂野 鬼或因水患喪命的人等內涵,故選擇此時間舉 辦。臺灣各地端午節令之俗因地區不同而有不 同風俗產生,其中在臺北龍山區、彰化鹿港、 雲林北港、臺南安平等泉州裔聚落「吃煎堆」 之俗,有藉此希望減少雨水避免災害,脫離雨 季之含意。曾文溪流域中港仔(西港區)於農曆 5/2 舉辦祭典,可能帶有脫離雨季、溪流穩定 之內涵。

## 三、祭典祭品

由廟方、爐主、頭家所備可以見到宛如是在祭拜神祇或拜天公祭典形式;但從民眾自備的祭品來看,其相似性十分之高,以熟三牲、素果、米飯、飯菜湯等熟食為主,並將香插於祭品之上,宛如祀神又祭鬼。這樣看似從天到地,四方鬼神都祭拜的模糊感,顯示祭典獻祭對象的不明確、模糊,展現出多樣性與曖昧感,暗示了人在面臨大洪水、東手無策的天災之時,無所不用其極,希望透過拜溪墘這一類儀式能直達天聽四方(祭天地鬼神),來排除天然災害不可抗的恐懼與無力感,以期能夠安定聚落民心。

#### 四、相關祀神與神職人員

從祭典現場可以知道,並無所謂的「拜溪墘」神像,也無常設祭壇或祠廟。祭典的產生及過程與民間信仰中的水神(如水仙尊王、媽祖等)並無直接發生關係,反而與聚落庄神關係密切,祭典的產生往往和聚落庄神或玉皇大帝相連,而非祈求水神退去洪水,賦予了庄神一種類水神之神格,不斷往完能神格邁進。在祭典開始之時部分村莊皆請其聚落守護神至祭典現場坐鎮,且皆無道士、法師、童乩等神職人員或祭司參與祭典,反而是各家各戶皆參與祭典,衷心祈禱。

## 結論

拜溪墘的核心精神與最傳統的原始信仰,以一種原始向溪流獻祭的祭典模式,祈求不要有水患,溪岸不要塌陷;並無傳統水神信仰產生,反而賦予當地庄神更多神格。雖然本篇文章僅作曾文溪流域的案例報導,但不管區域地理演變、祭典稱調、時間點、祭品等方面都可以做為整個臺南拜溪墘類祭典之代表。在日治防洪工程進行之前,溪水不斷改道,不僅影響沿岸聚落發展,也不斷讓拜溪墘祭典趨於穩定,甚至再發展出「退洪謝神還願類型」及「設置水患辟邪物」二類鎮水信仰,成為曾文溪流域水患祭典的特色。

## 儲結

感謝台江國家公園管理處及管理處張維 銓處長及保育研究課黃光瀛課長、高育屏小姐 的協助。以及陳緯華老師、劉正元老師、石文 誠老師、溫振華老師與匿名審查委員等人的寶 貴建議,讓本篇文章更添完整。

## 引用文獻

- (清)不著撰人。1871。臺灣府輿圖纂要。臺文 叢第 181 種。23 頁。
- 土屋重雄。1898《臺灣事情一班》上卷。日本 東京拓殖務省臺灣事務局。315頁。
- 西港慶安宮。1980。西港慶安宮轄區內外廟宇 寶鑑。西港慶安宮。24、26 頁。
- 吳茂成。2003。台江庄社家族故事。安東庭園 社區管理委員會。63 頁。
- 林春美。2009。臺南市安南區聚落的發展與變 遷。國立臺南大學臺灣文化研究所碩士論 文。47頁。
- 翁佳音、劉益昌、黃文博、許清保。2010。台 江國家公園及周緣地區人文歷史調查及 保存之先期規劃成果報告。中華民國國家 公園學會。68-69 頁。
- 馬有成。2005。珍藏西港-宗教民俗卷。西港 鄉公所。88 頁。
- 國立中正大學人文研究中心臺灣歷史組。 2005。珍藏西港—常民文化卷。西港鄉公 所。60、102、103、105-106 頁。
- 許淑娟、李明賢、鄭全玄、孔慶麗。1999。臺灣地名辭書:卷21臺南市。臺灣省文獻委員會。142、444、445、448頁。
- 許献平編。2010。七股鄉志。七股鄉公所。202 頁。
- 陳聰信。2005。臺南市轄境內鄉土地名尋源。 國立臺南大學臺灣文化研究所碩士論 文。127、131頁。
- 曾吉連。2001。祀典臺南大天后宮志。祀典臺 南大天后宮。160 頁。

- 黃文博。1998。南瀛地名誌(北門區卷)。臺南 縣立文化中心。301 頁。
- 黃文博。1998。南瀛地名誌(曾文區卷)。臺南 縣立文化中心。81 頁。
- 黃文博。1998。南瀛地名誌(新化區卷)。臺南 縣立文化中心。96-97 頁。
- 黃怡菁。2012。臺南市西港區曾文溪河道擺移 對聚落發展的影響。高雄師範大學地理學 系碩士論文。42-43 頁。
- 溫宗漢。2013。臺灣端午節慶典儀式與信仰習俗研究。花木蘭文化出版社。67、137-138 百。
- 盧嘉興。1962。曾文溪與國賽港。南瀛文獻第 8 卷合刊。5-11 頁。
- 臨時台湾土地調査局。1905。台湾土地慣行一 斑(第二編)。台湾日日新報社。101 頁。
- 天南雁音/設法救護。《漢文臺灣日日新報》。 1911/09/11。版 3。
- 地圖。臺灣堡圖。1904。
- 地圖。二萬五千分之一地形圖。1928。
- 地圖。Google Map。2015。
- 碑文。崁頭普安宮沿革。1992。

## 註腳

- <sup>1</sup> 檢索「文化資源地理資訊系統」 http://crgis.rchss.sinica.edu.tw/temples/TainanCity/madou/1107013-PHG(最後檢索 2015/07/31)
- 2 2015/07/30 陳響(1931 年生)口述。
- 3 2015/07/30 陳響(1931 年生)口述。
- 4 2015/06/17 曾德勝(1954 年/廟務顧問)口述。
- <sup>5</sup> 三王二佛分別為康府千歲、梁府千歲、池府千歲、 楊府太師、普庵祖師。
- 6 2015/06/17 蘇錦昌(1938 年/耆老)口述、2015/06/17 曾德勝(1954 年/廟務顧問)口述。
- <sup>7</sup> 2015 年拜溪王因為一些人為因素,延至 16:00 儀式才開始。
- 8 此龍柱應於道光 20 年(1840)前後所立。馬有成, 《珍藏西港-宗教民俗卷》(臺南:西港鄉公所

2005), 頁 88。

- 9 當時報導內容為「外武定里十二佃庄外二庄。悉被風水捲去人民及家畜流失者無數。」,可能指的就是蚵殼港、舊大塭寮二庄。〈天南雁音/設法救護〉,《漢文臺灣日日新報》,1911/09/11,版3。
- 10 部分黃姓遷入公塭仔。許淑娟、李明賢、鄭全玄、 孔慶麗,《臺灣地名辭書:卷21臺南市》(南投:臺灣省文獻委員會 1999),頁445。
- 11 黃、葉、李、許等姓遷入。吳茂成,《台江庄社 家族故事》(臺南:安東庭園社區管理委員會 2003),頁 63。許淑娟、李明賢、鄭全玄、孔 慶麗,《臺灣地名辭書:卷 21 臺南市》,頁 448。
- 許淑娟、李明賢、鄭全玄、孔慶麗,《臺灣地名 辭書:卷21臺南市》,頁142。部分遷入大寮為 賴姓。陳聰信,臺南市轄境內鄉土地名尋源〉, 頁127。
- 13 正確的重新復庄時間並不得知,但從1928年〈二 萬五千分一地形圖〉來看溪埔寮聚落已經成形。
- 14 2015/09/12 黃萬得(1949 年生/溪埔寮安溪宮廟 公)口述。
- 15 2015/09/12 黃萬得(1949 年生/溪埔寮安溪宮廟 公)口述。
- 16 2015/04/05 王金樹(1955 年生/公親里里長)口 並。
- 17 2013/06/30 王金樹(1955 年生/公親里里長)口述。
- 18 2013/09/04 王金樹(1955 年生/公親里里長)口述。
- 19 2013/06/30 王金樹(1955 年生/公親里里長)口述。
- <sup>20</sup> 2014/04/05 王金樹(1955 年生/公親里里長)口述。
- <sup>21</sup> 南海佛祖為公親寮於民國 40 年代建公厝才雕刻 之鎮殿神明,原因鎮殿神明太大尊不出席拜溪 墘祭典,近年雕刻副尊後才一同迎請至祭典現 場。2015/09/12 王水來(1951 年生/祭祀組長)口 述。